



عشل الفنان أحمد الجنايني مسيرة حافلة بالعطاء في المجال الثقافي والإبداعي، فهو مبدع متنوع الإسهامات باللون والكلمة والرأي، وتتميز أعماله الفنية بألوانها التي تحمل في طياتها أضواء الحلم، وتوحي في سياق مشهدها الغير واقعي بالكثير من المشاعر والرؤى المبطنة، حيث يتمرد التكوين بأكمله على المكان والزمان في إمتداد لا نهائي يلعب السكون فيه دور البطولة ليدع للمتلقي المناخ المثالي للولوج إلى ذاكرته ووجدانه، ولكن في إطار يخدم فلسفته الفنية ويخدم لغته البصرية، وقادر على الإبحاء عا بجبش بعقله وأحاسبسه من قضابا وقناعات فكرية.

أ.د/ **وليد قانوش** رئيس قطاع الفنون التشكيلية

#### الجنايني

### طائر اللون وصوفية الحلم الإنساني

فنان تشكيلي/ مصور.. ناقد تشكيلي وشاعر .. صدر له ديوان من الشعر التشكيلي (عشرون رمعًا من أرق) و(قليلًا من عصير الروح ) ; (حين هربت عاريات مودلياني / سيره لذاكرة اللون) رواية ذاتية. وتحت الطبع على جناح فراشة/ خربشات في ذاكرة الفن /.. والعديد من المقالات والدراسات النقدية حول الفن والفنانين التشكيليين المصريين والعرب.. رأس تحرير مجلة الخيال «حالياً رئيس مجلس إدارة أتيليه القاهرة للفنانين والكتاب» .. إنه حالة ثقافية فنية نشطة في العمل العام.. تفتحت مواهبه الفنية في مرحلة مبكرة من عمر الطفولة، «وصار يبحث عن الألم والوجد اللذان يدِّكرانه بالسعادة و البهجة التي طالما أحبها واشتاق إليها في أشعاره ورواياته ورسوماته وسفرياته لأنحاء شتى من الدول العربية والأوروبية، خاصة ألمانيا ولقائه بالفنان الألماني الشهير «فريدريش هارتمان». ومنذ ذلك الحين صار هو ذاته طائر اللون المسكون بأحلام الصبا والشباب وسنوات المشيب.. أحلام لم يستطع بعد القبض عليها.. لكنه رغم كل شيئ فتح للروح نافذة كي يعبرها إلى حلم يراوده.. وسؤال يحاول أن منح القلب وسادة كي ينام على شاطئ يطمئن إلى إجابات تفتح للمعرفة لديه أبوابًا جديدة.. لقد أدرك «الجنايني» ذلك منذ وقت مبكر، خلال فترة التعليم الأساسي، والتحاقه بالدراسات الحرة في فنون الإسكندرية وتعرفه على أساتذة الفن «حامد عويس» ثم قرر السفر والترحال إلى خارج الوطن، بحثًا عن واقع جديد ومستقبل مغاير، فيقول في ذاكرة اللون «يستعصى عليك أن تنام فيه على وسادة حلمك مرتاح البال». حيث تستحضر عزراواتك واحدة تلو الأخرى، وتخرج من حلمك مغشيًا عليك.. لتدخل بعدها مسطح ألوانك، فتضغط على قلبك بسياط الذاكرة، وتدفع بهن جميعًا في فضاءات لوحاتك منشغلًا بالتفاصيل التي تشي بحسنهن وأنوثتهن وأسرارهن...» تلك أسطر قليلة مما كتبه في روايته الذاتية حين هربت عاريات مودلياني. إنها صورة أدبية سوريالية جميلة من دون شك.. لقد حاول أن يحاكي نمط حياة مودلياني مع عارياته وهو شاب فتى، لكنه أدرك بعد أن التقى فتاة ألمانية فائقة الجمال والأنوثة صعوبة المضى نحو عاريات مودلياني..!!

لقد كان هذا توجهه منذ البداية وحتى اللحظة، يرسم بذات القلم والفرشاة الملونة، وذات الإحساس الصادق، ولا فارق كبير بين أن يرسم قصيدة شعرية له، من بنات أفكاره، أو لغيره من الشعراء والأدباء، أو يصيغ لوحة فنية تجريدية تتضمن قولاً أو فكراً أو هاجسًا من قبيل التجربة والكشف عن صيغة ومحتوى جديدين. هذا التوجه الجمالي والدلالي، شكل خصائص تجربته الإبداعية والأسلوبية بشكل واضح في كافة أعماله الفنية. حيث لاتخطئها عين متابعة فاحصة، قادرة على التمييز والتحليل بين أشكال الفن واتجاهاتها المختلفة. حتى وإن كانت تلامس اتجاهًا فنيًا بعينه من قريب أو بعيد من حيث التقنية والأسلوب. وأعماله هنا إجمالًا بقدر ما يتسع فيها مساحة التعبير والخيال، لا تخلو من تكرارات، وتشابهات وتماثلات تكوينية لونية، تمنحها نسقًا جماليًا لافتًا، وعلامة مميزة خاصة بها.

وحتى لايختلط الأمر على المتلقي لأعماله وتقدير قيمتها الفنية الحقيقية، وجب علينا (التحيز) الموضوعي لصالح تفهم الخلاص الجمالي المثالي من النرجسية، والأنا الشغوفة بالحالة الإبداعية، من ماهو شخصاني إلى ماهو شمولى، من الإشارة والتلميح إلى التأويل والتفسير، من تشكيلات ردة الفعل الوهنة المتاينة، إلى الهيمنة الإبداعية الخلاقة.

#### الفن والحلم

## شكل الصورة الفنية في أعمال الجنايني.. ماهي بواعثها وروافدها؟

الفنان أحمد الجنايني لديه شغف كبير بالفن والفكر معًا. لا عائق مادى أو نفسى يقف أمامه، يحول دون ممارسة شعيرة الفن كطقس سحرى. ونتاجه في هذا الاتجاه من الأعمال الفنية عديدة ومتنوعة. من حيث الموضوعات والتكوينات والآداءات اللونية والضوئية والمضامين الأدبية والفلسفية معتمدًا في ذلك على المخزون الكامن في ذاكرة الوعي، وغوامض اللاشعور، وعلى تداعي صور الحلم والمنام والخيال، وتعاقبات الليل والنهار، وفتنة الطبيعة الخلابة، والموسيقي، وعلى التعبير التلقائي المباشر، وعلى وضوح ذهنه وإحساسه بالاتجاه الغريزي العفوى. إنه دامًا ما يتقصى أمر (الحب وهواجس الإنسان وآماله وأحزانه وسعادته) بكل الطرق التي تتيح له ذلك، بالقلم والفرشاة، بالحروف والكلمات، والخطوط والإيقاعات اللونية.. ولكونه رسام وشاعر وحكاء.. فكل منهم يوطد مكانة الآخر في قلبه وعقله ووجدانه. حيث يرى فيهم المدى الذي تحركه الروح إلى الداخل في الأشياء الإنسانية الحميمة، والخارج الطبيعي والكوني.. مايسمح له بالانتقال من المادي الأرضى، إلى العلوي السماوي الصوفي الشاعري.

وهو ما تطلب معه ممارسة عملية هادئة ومتقنة كما (إلبوجا) ويعقلية تأملية واعية دون أن يفقد عواطفه التي يثرها الجمال الأنثوي الملهم .. مثال على ذلك «الشعر التشكيلي» الذي زاوج فيه بين خصائص الرسم والشعر والموسيقي.. إذ بعد أن رسم وعبر باللون، حاول أن يجسد بعض من نصوصه الأدبية المقرؤة بإضافتها للوحة فور الانتهاء منها.. ( ليس جيدًا أن ينام القلب، بينما الروح معلقة بأخاديد الذاكرة..) ( لا أدرى لماذا أتذكرك كلما اصطدمت الفراشات بالضوء وسقطت على الطاولة..) فهو هنا مثل الرسام والشاعر في ذات الوقت، ولم ينقل عن الغير، ولم يقدم إيضاحًا بالرسم لشاعر آخر.. هذا الاتجاه الفني قديم قدم الزمان والمكان، وتطور بتطور العلوم والتقنيات والأفكار والإبداعات التشكيلية المعاصرة.. وأحمد الجنايني يحاول أن يربنا شيئًا مختلفًا في هذا الاتجاه.في هذه الحال نحن معنيون بطبيعة الموهبة المتطورة وتنظيمها النفسي، تلك التي وسعت نفسها في التعبير عن ذاتها المرتبطة بحيوات الناس وشواغلهم اليومية، وقضايا العصر، حسبما تقتضي ضرورة التشكيل بالتقنية والأسلوب الملائمين لأجل إعلاء سيكولوجية الخلق الرمزي في الأماكن المشكوك فيها والمسكوت عنها. ويصعب التعبير عنها بصورة واقعية إيضاحية وإنما بصورة سوربالية تجريدية تتجاوز معها حد الأفق الممتد والرؤية العبنية سيما حين تتمكن الطاقة التي يقيدها الكبت أو العرف الفنى التقليدي من تحريرها لعملية التحول الفنى من الوعى إلى اللاوعى، من المعقول إلى اللامعقول، من الصورة العينية المرئية إلى الحدس والبصرة.. وتلك مسألة تتعلق بالخصوصية الفنية ونوعية الطرح الفكري والجمالي.. والجنايني لا يجد مشقة في إيجاد الصيغة التوافقية الفنية المعبرة بالرغم من عدم دراسته الأكاديمية مع صقل مواهبه كرسام محترف. ورجما كان ذلك لصالحه بصورة أو أخرى. وهنا لا يصبح الفن فنًا إلا إذا رفد المجتمع ب (الطمأنينة السحرية) كما فعل قدامي الفنانون الأوائل.. ومن بعدهم عِمَّات السنين ( الرمزيون، التجريديون، التبقيعيون، السورياليون..) حيث يتضح الميل الخاص لعدم كبت الدوافع الجنسية والرذائل المحرمة، والتعبير بحرية وتلقائية

وفجاجة – أحيانًا – دونها اعتبار لسوق الفن، وذائقة فن الصالونات، وكتابات النقاد... أملًا في الحصول على بعض الاستبصار الجديد الذي ينفذ إلى القوى الخلاقة التي يتفرد بها الخياليون من الفنانين الطلبعين في الفن المعاصم.

هذا النوع من الرضا والانشراح، كفرح الفنان بالإبداع في تجسيد تهويهاته، ومشعوذاته، وفرح العالم في حل مشكلاته أو في اكتشاف بعض الحقائق المتوارية على نحو مجازي أو استعاري والتي من شأنها إبراز أفكار جديدة وحلول تشكيلية غير اعتيادية، يؤمل على قيمتها الجمالية والإنسانية، في تغيير ثقافة المجتمع على يتوافق وروح العصر ومتطلباته الحياتية.

### الفن لون من ألوان الحلم والخيال والاستبصار

إن الطرح الفنى الذى يقدمه الفنان أحمد الجناينى خلال سنوات متتابعة، يعبر بفصاحة وطيب خاطر عن نوع من اللعب وفرحة الاكتشاف البصرى للون والضوء في لحظات تلامسهما وامتزاجهما وتوهجهما وتفاعلهما الدينامى مع بقية عناصر التمثيل و التشكيل، وتفسيراتهم الضمنية بواسطة التقنية المستخدمة للألوان الزيتية أو الأكريليكية أو الصبغات اللونية على نسيج القماش أو الأسطح الورقية القطنية؛ من أجل أن يضمنها رؤاه وتصوراته الذاتية على أساس من الاحتمالات والتكهنات السريالية/ التجريدية التى تعنى الحلم، الخيال، اللاوعى، العقل الباطن، العبث، الدراما الماورائية الخفية واللامنطق. ووفقا لهذا المفهوم العريض يسمح للفنان الطفو والغوص والسباحة على مقربة من الشطآن والمياه العميقة، والتحليق في فضاءات مفتوحة ملآى بالشياطين والمردة وخيالات المآتة والأشكال الهشة المهجنة والطيور والأسماك وغيره.. حيث إمكانية الانتصار على الوهم وتحقيق المجد.. ورجما ما هو أدهش من ذلك الشعور متعة طفولية بريئة معفاة من أى قيد والتزام اجتماعى. هكذا يمسك الجنايني بتلك العصا السحرية ليرسم ويلون ويسرد حكيه الصامت دون الجتماعي. هكذا يمسك الجنايني بتلك العصا السحرية ليرسم ويلون ويسرد حكيه الصامت دون المتفهام كبيرة حول المعنى والمقصد من الرواية والحكاية البصرية الغامضة. بالطبع لا خلاف على ذلك، فحداثة الفن اليوم أصبحت مسار دهشة وجدل وفكاهة .. لكن كيف للمتلقى أن يقف عند خدود قصدية الفنان عن وعي أو بلا وعي..؟

وكيف يُعنى المتلقى بالأفكار في سياقها التشكيلي لإدراك قيمة العمل الفني..؟

وهل التجربة والمعرفة والفعالية التحليلية تحول أو لاتحول بين نقل اهتمام المرء مما يبدو مقومًا من مقومات الفن النفسية إلى النتيجة الجمالية الشكلية...؟

خاصة إن كان الفنان ذاته قادرًا على العمل والخلق بصورة منتظمة تثير فينا الدهشة والمتعة كلما شاهدنا بعضًا منها عن قرب في أعمال الجنايني..؟

إن الأمر يعتمد على إدراك ثقافتنا ونباهتنا لتلك الصفات فى لا وعينا. وعلى المقدرة الفنية والاحتمالات والنتائج العديدة التى يقدمها الفنان خلال منتجه الفنى.. تلك الأسئلة الحائرة فى مجال الإبداع التشكيلي أو الفن البصرى بوجه عام، تواجهنا كلما حصرنا اهتمامنا فى إشكالية ( الفن والمجتمع). وفى تجارب إبداعية حديثة لم تكشف عن شفراتها السرية بعد. كما الحال فى اتجاهات ما بعد الحداثة، التى قاربت بين عدة تقنيات وأساليب ورؤى داخل أجناس الفن المختلفة والعمل الفنى الواحد...!! وفقا لهذا التوجه، وأيًا ما كانت المواضيع، نلحظ إفصاحًا عن اللحظة غير الملموسة للدهشة

الدرامية ذي المغزى، وسحر الضوء بإشراقات صباحه الندي، ونورانية لياليه الخيالية الزرقاء.. والأجواء الرمادية القلقة.. والعناص التمثيلية المتنوعة التي لا مثيل لها إلا في مخيلة الفنان وعالمه الافتراضي.. فلنشاهد مجموعات (جدارية الروح والجسد،، جدلية الحياة والفن،، الثورة.. ضرب ملجأ العامرية في بغداد.. ثورة ٣٠يونيو ..وغيرها من عشرات المسودات البصرية التي رسمها في لحظات تجلت فيها الفكرة وبساطة التعبر ورهافة الإحساس الآدائي العفوي لونًا ونصًا وتأليفًا.. مكننا عبر تأملنا لها من استشعار الطاقة الفنية الكامنة في عقبل وقلب الجنابني «الشاعر الرسام والحكاء» وهو ما يخلف لدينا شعورًا قويًا ضمنيًا، يتحقق من خلال التكوينات الحلمية ( المافوق أو وراء الطبيعي والواقعي) ودقائق الأشكال في اللحظات الآنية أو اللاحقة عليها. فهو لا يدري تمامًا متى يبدأ بالرسم؛ أم بالكلمات؛؛ أم كليهما معًا بالتناص.. حتى ينتهى من تلك الحالة الملهمة إلا بعدما وقع وسجل تاريخ الإنتاج. يؤكد على ذلك الجنايني بقوله: «عالم اللون.. يتنفس المساحات المحيطة بقوانينه المشاكسة...أخاف عليك من أنثى تنام بين اللون والفرشاة، وتتنفس الشعر وأخبار الوطن،!!.. لم يعد طائر اللون ولا صفصافة الضوء يدركا الفارق بين اليمين واليسار.. إلخ إنه يرسم ويكتب ويلون.. فالرسم عنده، هـو الفـن الأقـرب إلى مشهد واحـد.. أو عـدة مشاهد لحلـم غـير ناطـق.. كـما أن النـص الأدبي أقرب مايكون إلى التفكير العقالي المفهوم ضمنًا في تداعيه ومعانيه.. الأول مربَّي والثاني لفظي، هذه الاختلافات المركبة المتداخلة، قد تبدو خادعة في الواقع من الناحيتين التحليلية والجمالية. لذا لافرق كبير بين ما يكتبه ويرسمه في آن. فاللوحة تمثل حالة آنية عاطفية رومانسية، تجمع على نحو متداع في تأليفها وصوغها اللوني والضوئي ومحتواها جملة من الأحاسيس الإنسانية الدافئة، وسرد للحظة عابرة فارقة قد لا تتكرر.... وهنا يرينا الجنايني قدرة واعية على التحول من حالة الخلق المتداعي اللاواعي للفنان الحالم، إلى حالة الخلق الواعي المراوغ لعناصر الصورة وارتباطاتها التشكيلية والدرامية معًا في سلاسة دون خلل بين عناصر إيقاعها وتوازنها ولغتها البصرية الناضرة.. جدير بالذكر، أن إستخدامه الألوان المائية بهذا القدر من االشغف والمهارة والشفافية، يذكرنا على الفور بعدد من الفنانين المصريين أمثال (حبيب جورجي، عدلي رزق الله، سمير فؤاد، شاكر المعداوي، عبد السلام عيد، صبري حجازي، الطراوي، عبد العال حسن، جمال لمعي و غيرهم) أولئك الذين برعوا في التعبير بهذا الوسيط وفقًا لرؤاهم وصيغهم التشكيلية، التي تعكس شغفا بالتعبير والتحريب والواقعية، بخيالية جمالية مدهشة..

ومع افتراض وجوب التنوع في مجال الرسم بالألوان سالفة الذكر، والنتائج المُحصّلة منها بحسب كل فنان وأسلوبه المميز.. يبقى قزح السؤال ( لطائر اللون والفراشات المراوغة، وصوفية الحلم الإنساني ) متكتًا على سرد حكايا الذاكرة، من حب وحنين واشتياق وإخفاق ونجاح.. تلك التي تشف عن إثارة ورقة لاتنتهى ولا تتوقف بنهاية حلم، وبداية أمل جديد يحكى عنه وينظر إليه ويستمع إليه.. لأن الجنايني كان ولايزال مولعًا بالصعب والجمال المستحيل في رحلة الحياة.

ا.د/ رضا عبد السلام مايو/ ٢٠٢١





#### رحلة فن .. ذاكرة اللون والوجدان

### قصائد تشكيلية في معرض استيعادي للجنايني

هـ علاقة تلاحمية بن اللوحة التشكيلية والكتابة الأدبية \_\_ على اختلاف أنماطها \_\_ من تضافر نسبجي يجمعهما ، كذلك ما يتمتعان به من وظائف حسبة ووجدانية وما تعبران عنه من انفعالات نفسية ومكنونات داخل النفس البشرية ، إلى جانب ما ترميان إليه من الإفصاح عما بداخل الإنسان من مشاعر وأحاسيس. فالفنّ نّشاط إنسانيّ بحمل بن طياته دلالات الوجدان والشّعور والانطباعات الحسية التي يرغب الفنان في التعبير عنها ؛ فيترجمها وينقلها إلى المتلقى في صـور فنيـة موحيـة ومؤثـرة ؛ حيـث يعتـبرُ الفـنُّ نتاجـاً إبداعيّـاً للإنسـان ؛ يشـكّل خلالـه المـوادَّ المتاحة لديه ؛ سواء أكانت لفظية أم سمعية أم بصية لتعبّر عن فكره ، أو يترجم أحاسيسه ومشاعره الصادقة الفياضة ؛ أو ما يراه من صور وأشكال وألوان يجسدها في أعماله الفنية من خلال الإيحاءات الرمزية المختلفة التي تستثير لدى المتلقى المعاني والمضامين المختلفة ، والخلاصة إن الفنون الإبداعية تشترك في مجملها بخصائص فنية وتعبرية فيما بينها ؛ وهو مايطلق عليه وحدة الفنون، فالإنسجام والتناغم في الأشكال والألوان داخل اللوحة التشكيلية يقابله انسجام وتناغم لفظى داخل القصيدة الشعرية أو الرواية أو القصة القصيرة أو حتى الكتابة المقالية ، أو غرها من الصاغات الأدبية المختلفة ؛ ذلك من خلال علاقات اللغة البنائية أو البنبوية ، وإذا كان الشعر هـو ( رسم بالكلمات ) فإنني لا أبالغ إذا قلت أننا \_\_\_\_ في معرض الفنان التشكيلي والشاعر والأديب " أحمد الجنايني " الاستيعادي ( رحلة فن .. ذاكرة للون والوجدان ) بقاعة صلاح طاهر بدار الأوبرا المصرية \_\_\_\_ وسط عرس لقصائد تشكيلية رائعة ، نظمت ، بعلاقات الشكل وجمال الألوان وطاقتها الرمزية والتعبيرية ، هذا مايدركه المتلقى مباشرة وللوهلة الأولى عندما يواجه لوحات " الجنايني» التي مزج فيها عناصر التشكيل الفني من خطوط ومساحات وتأثيرات بصرية وألوان بحروف الكتابة العربية ؛ المصاغة في قصائد شعرية نابضة بالحياة والمشاعر الإنسانية ، محملاً أعماله الفنية الكثير من المعاني والمضامين التي تخاطب الوجدان مباشرة ، دون الحاجـة إلى المرور عبر الملكات العقليـة ، معبراً عن فلسـفته ومنظـوره للحيـاة من خـلال أسـاليب التعبير البصرى وتقنياته المتنوعة من جانب؛ ومهارته الأدبية اللفظية في نظم الشعر؛ وتوظيف الكلمة لفظاً وتشكيلاً وحبكة في الوزن والمعنى من جانب ثان. " الجنايني " فنان متأمل .. مثقف واع ومفكر .. متابع ومشارك لتطورات وتغيرات الحركة الفنية محلياً ودولياً ، في ارتحاله عبر جنبات التعبير التشكيلي امتلك لغة تصويرية متفردة تميل نحو الميثولوجيا الرمزية .. تترجم مواقفه تجاه الحياة .. عترج فيها الموروث الثقافي التاريخي مع الخبرة الإنسانية في تجربة الحياة اليومية، رموز تمتد جذورها لتضرب في أعماق التاريخ الإنساني؛ كالأهرامات الراسخة الشامخة في أشكال رمزية وألوان تعبيرية غير مألوفة، ولا عجب أن يستلهم الجنايني التراث المصرى القديم الذي يشعر بانتمائه الكبير إليه باعتباره - أي الجنايني- ابن هذا التاريخ وامتداد هذه الحضارة التليدة بغية إحياء الماضي، " الجنايني " كائن فرعوني، على حد تعبيره في لقائي معه ، يرى ذاته في هذه اللفائف الكتانية التي صاغها في لوحاته، وهو لا يدرى!! رما متلك روحاً لشخص فرعوني قد صعدت منذ آلاف السنين وحلت فيه وفقاً لنظرية "تناسخ الأرواح»، مع ذلك لم يقع في فخ تقليد التراث أو فريسة لاستنساخه كما هو؛ ليؤكد هويته ويحول التراث إلى مسخ كما يفعل كثيرون، إنما استطاع بذكاء شديد وحساسية الفنان المرهفة وفكره المستنير الحؤول دون ذلك، وأن ميز مايفيده فيستعين به، وبالتالي يترك مالا يفيده ، ولا يحمل التراث أكثر من طاقته ، ومعنى هـذا أن عمليـة التواصـل لديـه اسـتمرت في تـوازن ثقـافي بـين مـا كان ومـا يجـب أن يكـون ؛ في عـصر يتميز بالحيوية وتداخل الخبرات الفنية والعلمية والاجتماعية، وفي أوجه النشاط الإنساني كافة، لقد انطوت لوحات الجنايني في عمومياتها على شخوص رمزية وأكفان كتانية تسبح فوق سطوح لوحاته .. حيوانات أسطورية .. أسماك وتفاحات .. شموس وأقمار .. عناصر تتنافر .. تتجاذب وتتلاحم .. تتجاور وتتحاور في علاقات جدلية بين معطيات الحياة ورؤى الفن، تتجاوز الواقع المألوف لترتحل في دروب الخيال وتدنو من الميتافيزيقا في بحث عن العاطفة الصادقة النبيلة؛ من خلال المبالغة والتحريف والتحوير في التعبير عن العناصر، لإضفاء مسحات من اليوتوبيا الحالمة؛ ومساحات من القيمة المطلقة والنسبية على لوحاته. المرأة في لوحاته تتصدر المشهد التشكيلي .. متشحة بغلالات من الرقة والعذوبة .. يكتنفها الغموض .. تفتش عن جمالها لمسات الفرشاة وتستقرئ ما تبوح به من أسرار، " المرأة عند " الجنايني " هي قيمة جمالية مطلقة بحد ذاتها، أو مرادف صريح لمفهوم الجمال ، ويزعم أن تاريخه الفني برمته ارتكز على تيمة المرأة، فهو يتعامل معها بصورها المختلفة وأشكالها ودلالاتها التعبيرية المتعددة ، فهي الحبيبة، والصديقة، والزوجة، والإبنة، والوطن، والحلم. وهي رمز للعطاء ورمز لمكونات هذه الحياة ورمز لهذا الوطن، فمن رحم المرأة يكون أو يتشكل الوطن. وعبر سحر الألوان وتأثيراتها البصرية والنفسية .. يخطو الفنان خطوات واسعة .. يرتحل بالمشاهد ليجول معه في عالمه الشخصي الفريد .. الساحر .. يتخلل مشاعر المتلقى وأحاسيسه مجموعاته اللونية الجذابة .. المتباينة حيناً أو المتوافقه أو المتكاملة أو المتدرجة في أحيان أخرى ، المتآلفة في مجملها في عالم من السحر والجمال، تعكس مرجعية الفنان الثقافية التي تؤمن بالوجدان، وتختزل المسافة بين الروح .. والعقل .. والإنسان. الألوان عند " الجنايني " ليست من أجل المتعة البصرية، أو التفرقة بين عناصر التشكيل، أو محض صدفة ؛ بل هي سيمفونيات رائعة نسجها في حالة وجدانية تخلق وتشكل عالمه الخلاب، وتكشف الستار عن المعاني والدلالات من خلال تجاربه الفنية المتتابعة النامية، وسواء أكانت الألوان شفافة أو معتمة .. متوافقة أم متباينة، بألوان الماء أم الأكريليك أو الزيت أو الأحبار؛ فإن المشاهد يستشعر على الفور ولوج الفنان عبر نافذة الخيال من خلال بناء جسور بينه وبين خاماته وأدواته؛ لنظم قصائده التشكيلية التي تطورت وغمت عبر تجاربه الفنية المتواترة لتصير أكثر عمقاً وتفرداً وتأثيراً في المتلقى .إن مكونات الشكل واللون للوحات " الجنايني " تتغير وتنمو وتتبدل محرور الوقت، وهو مايعكسه عرضه الاستيعادي، وهذا طبيعي جداً من أجل الحيوية والأصالة التعبيرية في تواصل حيى متطور لجدلية العلاقة بين ( الحياة والفن ) التي طالما شغلت حيزاً كبيراً من فلسفة الفنان وأيديولوجيته؛ حيث لابد للفنان من أن يغامر، باعتبار أن الفن مغامرة كما يراه الفنان الجنايني دون تصنع أو مبالغة؛ بشكل مبتكر ووعي تام ومتفتح لركائزه شكلاً ومضموناً، مع العناية بعناصره المتجددة، ومضمونه الأصيل المتطور هو الآخر عبر الزمان لقد أزال " الجنايني " الحدود بين المدارس الفنية المختلفة دون افتعال، فاتجه إلى السيريالية ، أو السريالية والواقعية أو

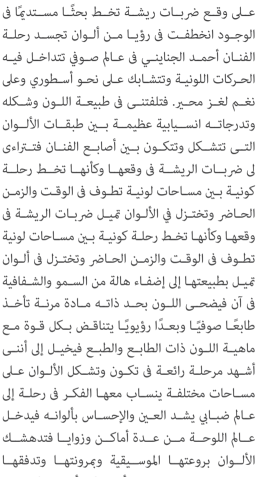
التعبيرية أو حتى التجريدية . وأصبح لكل عمل فني عنده قالب تنظيمي له صفة الخصوصية ، بنى عليه عناصره المكونة من خطوط وألوان ومساحات .

لقد أطلق الفنان " الجنايني " على لوحاته عناوين أشبه بقصائد الشعر التي برع في كتاباتها، ومن أشهر لوحاته "مجموعة على جناح فراشة "التي مزج فيها صراحة الشعر بالتشكيل، لتتحول القصدة الشعرية وحروفها من معنى لفظى أو لغوى إلى حزء لابتحزأ من البناء التشكيلي للوحاته ، إلى حانب لوحاته " إمرأة تحب الحياه "، " المرأة والقطة "، " الأسطورة "، " إمرأة وتفاحة ". وكلها تؤكد أن الشكل والمضمون هما الأساس الذي يحدد ويحرك العمل الفني عند " الجنايني " مهما كان نوعه وهدفه ، فالشكل فعل إبداعي هدفه تنظيم التجارب الذاتية ضمن إطار الأصالة خلال فترة زمنية معينة مربها الفنان ، بينما المضمون تلخيص لموقف إنساني من بيئته ومجتمعه ، فالعمل الفني عنده يتجه نحو التأثير على وجدان المتلقى من خلال الشكل أو الأشكال الموزعة توزيعاً إيقاعياً معيناً؛ حتى يكتمل العمل الفني؛ ويصبح بالتالي للشكل والمضمون صلة عضوية لا يحيا إلا بهما معاً ، فالشكل هو الفعل الظاهر الذي باستطاعة كل مشاهد أن يراه، بينما المضمون فعل باطن يرشدنا إلى التفكير والتأمل بوسائل وعناصر تشكيلية جمالية معينة. إن لوحات " الجنايني " في معرضه الاستيعادي هي مثابة " قصائد تشكيلية " مزج فيها بين فن التصوير ولغة الشعر، ليتحرر الشعر من معانيه اللفظية ويندمج في السياق البصري للوحة الفنية، أو معنى آخر ضمنت التشكيل خصائص الشعر وإيقاعاته، فعكست للمتلقى تطور وفيو أسلويه في التواصل وصولاً إلى الإبداع عبر رحلته التشكيلية، وجسدت تجاربه المتواترة حول جدلية العلاقة بين الحياة والفن بالأشكال والألوان والكلمات، لتتشكل اللوحة الفنية عند " الجنايني " .. التي هي مثابة ذاكرة الوجدان.

### أ.د/ عادل عبد الرحمن



## هيروغليفا لونية



اللامتناهيين من حول امرأة تشكل أساس وكيان اللوحة برموزها وطبيعتها الخفية الضبابية اللامتناهيين من حول امرأة تشكل أساس وكيان اللوحة برموزها وطبيعتها الخفية الضبابية الرقيقة كما تلاحظ حولها الألوان تتكسر بشغف سرمدي أحمر وأزرق وأبيض وترابي بحيث يصبح كل لون حرفًا هذا إن لم يكن مجموعة حروف هيروغليفية حديثة خلقت لتقفز بين العصور فإذا هي تربط الماضي بالحاضر والحاضر بالمستقبل فتصبح ضربات الريشة لغة كونية أعادت تشكيل المرأة في قالب عصري - تاريخي أو عصري ذات ركينة تاريخية مجذرة في الحضارة ولكن تتعدى الطابع التاريخي وتتخطاه إلى وعي ولاوعي شاملان يصبان في كونية حقيقية تتلاقى فيها العصور والحضارات ومختلف الخلفيات والأذواق.

# جان زعتینی

# سفر التتويج .. ستون عامًا من الألق ( فكر دامًا في اللون .. واستعن دامًا بخيالك .. )

لا يوجد أفضل من تلك العبارة التي قالها فنان اللون (ماتيس) للتأكيد على أهمية اللون في العمل الفنان أحمد العمل الفنى .. بها يحمله من مغزى ودلالة ، وهو أول ما تلحظه العين في أعمال الفنان أحمد الجنايني ، فاللون لديه ليس مجرد وسيط لوصف الأشياء المرئية .. ولكنه حالة طقسية محملة بدلالات جمالية ونفسية وروحية يرغب الفنان والمتذوق دائما في الولوج إليها في محاولة لتلمس ما وراء اللون ..!!

والفنان أحمد الجنايني ليس مجرد فنان يارس الفن من قبيل (الهواية) والتسلية ، ولكنه يارس الفن من قبيل (الهواية) والاستمتاع .. حيث يستغرق الفن جل وقته وحياته .. وهي مهمة شاقة وليست سهلة - كما يتصور البعض - خصوصا مع فنان لا يعيش في العاصمة حيث مركز الفن وبورة الضوء ، لكنه يعيش في قرية صغيرة تنام في حضن النيل - منية سمنود - التابعة لمحافظة الدقهلية .

وللجناينى رحلة طويلة وغريبة مع الفن التشكيلى الذى ملك علية وعيه منذ صغره .. ومنذ أن كان طالبا في المدرسة الإبتدائية .. حيث شاهد فيلم روائى عن الفنان (مودليانى) فأعجب به للدرجة التى جعلت مودليانى هو مثاله الأعلى الذى يرغب في أن يصبح مثله يوما ما .

ورغم أن هذا الحلم ظل يراوده طوال فترة صباه ومراهقته .. ورغم ولعه الشديد بالفن .. ورغم موهبته الملحوظة .. إلا أنه قفز فوق كل هذه الحيثيات وعندما جاءت لحظة دخوله الجامعة قرر عدم دخول أى كلية من كليات الفنون ودخل كلية الهندسة ، وقرر أن يبقى هاويا للفن حتى يحافظ على بكارة الموهبة .. وقوة العاطفة لديه .. دون أن يدخل نفسه في قالب محدد .. أو تحت سيطرة أسلوب أو أستاذ معن ..!!؟؟

والمفارقة الأخرى .. أنه بعد دراسته للهندسة لم يعمل بها أبدا وقرر أن يهب حياته كلها للفن ولمشروعه الفنى ، فالتحق بالدراسات الحرة بكلية الفنون الجميلة بالإسكندرية وتتلمذ على يد الفنان المخضرم حامد عويس ، ثم ذهب في جولة لاكتشاف العالم حيث ذهب إلى المانيا وبولندا ليشحذ ذاكرته البصرية .. وليبحث عن مودلياني في شوارع أوربا ..!!؟؟

ثم عاد ليشارك في الحركة التشكيلية المصرية بكل قوته ، فأقام العديد من معارضه الخاصة .. وشارك في معظم المعارض والفاعليات العامة .. حتى أصبح له أسلوب فنى واضح الملامح تلحظه العين المتذوقة بسهولة عبر ألوان ومفردات خاصة تتميز بها أعماله

ولأن مارد الفن قد استيقظ مبكرا داخله ولم يعد يستطع السيطرة عليه .. فتفتحت مداركه على صنوف إبداع متنوعة .. يحاول أن يفرغ فيها تلك الطاقة الهائلة الكامنة داخله ، فيشارك بكتابة بعض المقالات النقدية أحيانا .. ويمارس تصميم الديكور للعديد من المسرحيات ، كما أنه عضوا في إتحاد الكتاب وله العديد من القصائد ودواوين الشعر .. لعل أهمها ديوانه .. (قليلا من عصير الروح) وديوان (عشرون رمحا من أرق) ..!!

#### حوار اللون والروح

ولأن لكل فنان أسلوبه الخاص في التعبير عن أفكاره وما يعتمل بداخله من تجاذبات فنية وفكرية واجتماعية ، نجد للجنايني أسلوبه الخاص الذي يستطيع أي متابع أن يلحظه وعيزه ، فهو ليس معنيا بالتجريب في خامات ووسائط قد تكون معاصرة من ناحية الشكل لكنها منفصلة عن الوعى الجمعى المصرى من ناحية الجوهر ، حيث يحاول دائما المزاوجة بين محتوى فني محمل بأبعاد فكرية وروحية .. وفي نفس الوقت متوافق مع معادل بصرى براق وجاذب معتمدا فيه على ما عتلكه من مهارة تقنية في فن التلوين

حيث يتبع في معظم أعماله رحلة الروح عبر تركها الجسد الإنساني وعبورها بوابات السماء المقدسة حتى وصولها إلى عالم الأبدية المطلق، فنجد شخوصه وقد تحولت إلى أطياف .. وأحيانا إلى أرواح تهيم في فراغ سرمدى لا نهائي من خلال توظيفه الجيد لعنصر الفراغ في اللوحة .. وللشفافية اللون الأبيض النبيل الموجود في أكفان الموقي.

وقد استعان بكل الرموز البصرية التى تؤدى إلى تكثيف المعنى في وعى المتذوق مثل القط المصرى الأسود حارس القبور الذى يتحول إلى شكل خرافي أقرب إلى ( العرباء ) وفي أحيانا أخرى أقرب إلى ابن آوى ، كما تقف شخوصه وكأنها شواهد القبور .. أو كأنها ( خيال المآته ) الذى يحرس القبور بدلا من حراسة الحقول , كما نجد ( هاديس ) تلك الشخصية الأسطورية التى تقود القارب الذى يعبر بالروح بين ضفتى النهر .. من البر الشرقى - بر الحياة - الى البر الغربي - بر الموت - حيث ترقد في سلام أجساد الراحليين ..!! إن أعماله محملة بتأملات ميتافيزيقية .. تقترب أحيانا من الحس الصوفى ، فأشكاله تخرج من باطن الأرض وقاع البحر ومن جوف القواقع والمحار ، محاولا التعبير عن الخوف الذى يسود الحياة .. والتشاؤم الذى يثقل كاهل الناس ، في مواجهة القوى المجهولة المتحكمة في مصائرنا ..

كما يستخدم أيضا رموزا كونية .. مثل الشمس والقمر والنجوم اللامعة ، في محاولة جادة منه للبحث في المخزون العضاري والإنساني المتراكم داخله كإنسان وفنان ، إن أعماله تحمل كل مخاوف اللاوعى الجمعى على مر التاريخ التي نولد بها دون أن ندرى - كما قال كارل يونج - والقليل من الفنانين القادرين على وضع يدهم على هذه المخاوف

كل هذا في إطار حرفية لونية جعلته قادرا على سبر أغوار كل لون واعتصاره إلى أقصى ما فيه من دلالات بصرية وإحالات فلسفية .. حتى يصل إلى ما يمكن تسميته بالغنائية اللونية التى تأخذك إلى عالم ملىء بالثراء والتنوع اللوني .. وكأن لوحاته عبارة عن موجات موسيقية متلاحقة ، للدرجة التى أحيانا ما يصل فيها إلى الاستغراق الكامل في الصنعة اللونية للدرجة التى قد تنسيه موضوع اللوحة .. فالمهم لديه هو أن يواصل استمتاعه بمهارسة (شهوة التلوين) التى لا يستطيع مقاومتها ..!!؟؟

### د/خالد البغدادي

## الجسد بوصفه حاسة معرفية قراءة في لوحات أحمد الجنايني

الجسد في مسارب الرؤية التشكيلية ... أي كن استبصاره كطاقة معرفية ؟ وليس موضوعا للمعرفة ... وبينها بين فارق , إذا الجسد بعضوره المادى وتجليه الحسي في وعى التجربة الإنسانية هو بالفعل موضوع معرفي مهما تفاوتت درجات استقصائه في مرمى الحواس , بينما يحاول أحمد الجنايني تجلية الجسد واستفزازه بوصف طاقة معرفية تسيطر وتشير على الطاقات الأخرى للإنسان من خلال وليمة لونية تستحضر أقصى طاقة يمكن تحريضها لدى الحاسة البصرية وكذلك تتراسل مع مالدى الحواس الأخرى من ميراث في التلقى و الفاعلية فيبدو الجسد مشهدا احتفاليا مسنونا وهو ينز تحفزا , وكأنه حاسة تختزن امكانيات الحواس الأخرى في إثارة أسئلة المعرفة . يقول الجنايني : لا يزال الفن التشكيلي بمساحاته و ألوانه لغة لها أبجديتها الخاصة التى تفرض علينا أن نلتقى معا في مساحة واحدة فيكون المتلقى جزءا من العمل ويكون العمل امتدادا للحالة التي يعيشها المتلقى , وحتمية الفن كونه لغة تفرض جدلا يمتد من مساحة اللون الذي نتنفسه ولا ينتهى بغير المفردات الحياتية التي تتغلغل فينا , فيتضافر الحوار و تتكاثر المفردات التي نشم فيها عذايات الإنسان وقدسية الأرض .

و الفنان أحمد الجنايني في معرضه الأخير بقصر ثقافة المحلة معنى بإقامة المعنى ولذا فهو يجاهد في تشييد عمارة لونية ومفردات يتتابع صداها في مجمل الأعمالا إن هناك محاورة فكرية مثيرة تقودها منظومة الأدوات الساخنة ومفردات الحصان والديك وإطار اللوحة الذي يظهر كثيرا محطما داخل اللوحات بينما يتأبد الجسد مسكونا بالتحفز و الإفضاء بمكنونة من كنوز الأسئلة , في حين يبدو الحصان في الغالب كمحرض لهذا الجسد , فهو يحطم إطار اللوحة وسطحها السيراميكي باتجاه الجسد , في إحدى اللوحات - ويوزع النور و الظلمة في لوحة أخرى ويبدو مقلوبا ومعلقا في إطار اللوحة المحطم.

وكل حركة انفعالية داخل اللوحة بإمكانها أن تحفر التأويل الخاص بها لأن هناك معمارا كليا ينظم كل امكانيات اللوحة بداية من إيقاع ملمسها البصرى وحتى أقل ارتجافة في التكوين. ويحرى الجنايني أن بداية التشكيل تبدأ من حركة الجسد فهو مختزل للحركة واللون ويكون التعامل معه بقدر من الحساسية و التوتر الشديدين فأى انحراف في التعامل معه يحدث خللا في التعامل معه يحدث خللا في اللوحة بالإمكان أن يهدمها. والجسد اختزال للغة بالضبط كعلاقة المسرح بالجسد فكلما سكنت حركة الجسد وزادت اللغة يهبط العمل والعكس صحيح تماما، المدخل هو الجسد وبقية المفردات وليمة وقربان للإفضاء بكنوزه فالحركة واللون و درجات الضوء والشفافية والقتامة بالإمكان أن يشف الجسد ويطير عن سطح اللوحة بامكانيات المعمار اللوني. و الجسد في أعمال الفنان هو رهان الخلاص من تفاصيل التاريخ ونثريات المكان و الذي تساوم بهما التجربة الإنسانية وهو قربان الطمأنينة – في لوحة العرس والنيل, إذ تنبسط الشفافية الجسدية في أقصى مالديها من إثارة حكما أنه – أى الجسد – هو تلك السلطة التي تباشر سطوتها فيما يجاورها والماجرس الروحي لأى التي درجت عليها التجربة الإنسانية في تعاملها مع الزمن هي الطموح و الهاجس الروحي لأى

فنان، ويأتى الجسد في صميم هذا الطموح – لدى الجنايني – فهو يسعى لإقامة جسر بين الجسد والكون ورجا لجأ إلى التجريد في بعض اللوحات وخاصة في الأبيض و الأسود مرورا بالتحريف والتفجير باستدعاء عناصر ومفردات خارجة عن الجسد. وأحيانا تستبد الألوان بالجنايني فتقيم دراما خاصة بها في هامش اللوحة خاطفة مجال البصر من متن اللوحة وعمقها – الذي هو الجسد – نحو صراع يقوم على تواشج الألوان الساخنة . ويعتقد الجنايني بأن التطور الفنى لا يمكن أن يتحقق إذا فرغ الفن من محتواه , فعملية الإبداع اللفنى – كما يراها – لا تعنى على الإطلاق الهلوسة أو الثرثرة أو بمعنى آخر التخلص من الوعى وإحالة المسألة بكلتيها إلى اللاشعور كما أنها أيضا لا تعنى عكس المقولة , إنها معادلة الإتزان التي يخرج من خلالها الإبداع الفنى حاملا لقيم البرتاث الإنساني الكائن في اللاشعور.

عباس منصور



# إطلالة على تصويرات الفنان التشكيلي المصري .. أحمد الجنايني الإنسان أساسي في صياغة العمل

أثناء مشاركتي في «سمبوزيوم عالية» وبعد ذلك في «سمبوزيوم أهدن» في لبنان عام ٢٠٠٢ كان أحمد الجنايني/ من مصر أول فنان عربي أتعرف إليه في هذين الملتقيين ... لفت انتباهي بأعماله المميزة اقتربت منه ووقفت بجانبه مرات عديدة .... أرقب صنيعه الفني دون أن أقطعزف عليه خلوته .... شعرت بعمق انشغاله وتوحده مع ذاته و جديته .... كأنه ناسك في معبده .يبدأ بفرش سطح لوحته أو جانب منها بطبقة من الماء , يعقبها بطبقة من لون اختاره بعناية غالبا ما يكون داكنا , وبهدوء و تحكم عقلاني يتعامل مع عفوية ناتج اللون , الذي تمدد من الماء .... لتبدأ مرحلة أخرى قوامها استفزز المكون بمجموعة لونية جديدة دخلت تبحث عن مواقع لها وترسم مسار العمل وتوجهات .

المشهد هنا يتطلب ضبط الأعصاب والترقب نتيجة تبدلات تطرأ على إيقاع الألوان و الأشكال التى تحدثها إن خامة الأكواريل التى يستخدمها فناننا تحتاج إلى مهارة خاصة فيها الكثير من الخفة و سرعة التحكم.

فى النهاية تبدو اللوحة من حيث الشكل على هيئة فروع لونية خارجة من جذعها الرئيسي .... لتشكل مع فضاء واسع وحدة تعاضدية تفرض وجودها كلوحة وليدة لها نكهتها الذاتية .

- ما الذي تحمله أعمال الجنايني ؟ في قراءة متانية لأعماله التى أنجزها في ملتقى/ عاليه واهدن/ ... وأخيرا في ملتقى اللاذقية - رأس البسيط - إضافة إلى أعمال حملها معه من مصر ... وما حصلت عليه من صور للوحات سابقة جعلتنى أقف على تجربة غنية لها تاريخ طويل نسبيا بين تجارب الفنانين التشكيليين في مصر والوطن العربي .

إنه يرسم حالات من أشكال متعددة تأخذ توجهها من نقطة بداية يحدد موقعها .... وبالتدرج تنهض هذه الحالات بمساحتها وخطوطها و فراغاتها لتشكل وجودا متجانسا، تطل منه هيئة انسان بدور فاعل أو مفردات مستقاة من الواقع، وبصيغ مبتكرة تحمل ذات الفنان والجانب الوجداني والفكرى فيها، وقد يبدو هذا جليا في ذلك النسيج اللوني وحركته ... وما يفرزه من تغيرات سيكولوجية تفصح عن انتماء حقيقي للمكان والزمان، وتفصح أيضا عن وعى ثقافي يحقق المحيط القريب والبعيد..إنها عملية توازنية يسعى الفنان إلى تحقيقها والوصول بها إلى الملتقى الإحداث الأثر المطلوب إن عملية التوحد بين القيم التشكيلية والخامة، وبين روح الماضي والمعاصرة دفع بالنسيج اللوني لأن يكون بالواجهة ... سواء كانت الخامة ترابية أم زيتية، على أن قوة تأثيرها تتوقف على وقع الشحنة التعبيرية التى تنبعث من الخامة والفنان معا، أو التى قادته إليها مواجهة ما في مشاعر حرة تبحث وتنقب هنا وهناك، ومع هذا أعتقد أن المحرك الأساسي المنظور من على الأقل يبقي وقفا على قدرة النسيج اللوني في عكس حالة المشاعر والرؤى ... إن تأمل الأعمال الزيتية وأعمال الأكواريل تظهر في فروقات لا يستهان بها في صدى الرؤية البصرية أو الموسيقا الصادرة عنها، وهذا يؤكد رغم وحدة المشاعر عند الفنان أن الخامة لها مؤثراتها الخاصة الموسيقا الصادرة عنها، وهذا يؤكد رغم وحدة المشاعر عند الفنان أن الخامة لها مؤثراتها الخاصة



على الفنان والمتلقى معا .... يبقى أن اللغة الموسيقية المسموعة جيدا في أعمال/ الجنايني/ هي لغة بصرية بالنسبة للمتلقى وهي مثابة الشرك الذي يتم من خلالها اصطياد المتلقى دون التخلى عن القيم التشكيلية الأخرى التي هي وحيال سطوة الارسال الموسيقي البصري للنسيج اللوني أساسية في عملية التكامل ... أنها موجودة وتشارك مجتمعة في تكوين الأثر والتفاعل معه، فالخط الذي رسم ليفصل بين مساحتي لونيتين أو الذي جاء محصلة لتجاورهما هو احدى القيم التي يحيط يحكن أن تمثل جسدًا إنسانيًا بصرف النظر عن ارتباطه بالموضوع ... كما أن الفضاء الذي يحيط بالأشكال سواء كانت تجريدية أو تحمل ملامح تشخيصية هو قيمة تشكيلية متحصلة من هذه الاحاطة، وأن قيمة كل من الفضاء والشكل تحدد أساس العلاقة الترابطية بينهما، لذا فإن المتلقى المتذوق والعارف بابعاد الثقافة البصرية، لا يقف أمام تشكيلات السطح في اللوحة فحسب، بل يصطحبها معه في رحلة العمق ليعود منها بالذي يبهر ويجمل ويؤثر.

تتميز أعمال/ الجنايني/ بوهج اللقطة وسرعة الإيحاء والغنى التقنى، ولوحته بشكل عام تأخذ بالعنصر البشري كمحور أساسي في صياغة العمل ومحمولة الحياتي .... إنها اختزال لتعبيرية رمزية تحمل رعا خصوصبتها.

جمال العباس ناقد تشكيلي سوري

# فن السرد البصري عند أحمد الجنايني

يحقق معرض الفنان الشاعر / أحمد الجناينى متعه سردية فردية مرئية لحزمه هائلة من المشاعر الوجدانية والإنسانية والحياتية ذات صوت مسموع ومدرك برسوم وأشكال وألوان وكلمات محققه الجمع بين السمع والبصر والفؤاد .والفنان أحمد الجنايني يكتب في لوحاته مقاطع من أشعاره ممزوجة بعناصر لونيه بالغة الصلة بالمعنى والمفهوم اللغوى للكلمات وما تنطوى عليها من معان وقيم إنسانية عالية ورفيعة المقام وكأنها محمله بموجات كهرمغناطيسية أو موجات حرارية أو ذبذبات صوتيه أو بألوانها المتعددة والمختلفة في درجاتها بصورة فردية الإبداع والتشكيل ويؤكد المعرض بما فيه من أعمال معروضة إيان الفنان الأديب: أحمد الجنايني بأن فن السرد في حد ذاته لغة الجموع وانه اللغة المشتركة بين مخلوقات الله في أرضه وملكوته وأن السرد الفني وسيله الاتصال مع اللآخر و الاستمتاع بنعم الكون والإنسان وجمال الله في خلقه.







## الفنان ذو القبعات الجميلة

دخلت عالم رسوماتك ، بسعادة وبسرعة كبيرة ، فشعرت بإحساس خاص وبلفتة حرة منك و بك . بهذا الضوء الذي ينبعث من بين يدك فتمسكه الفرشاة ، لترافقك علي الورق الشفاف الذي يعانق الأوان المائية ، في اللحظات التي يمتزج مع الانسجام الكلي انت واللون والورق ، إنها دائرة توجهنا نحو الداخل من قلبنا العامر ، وتكشف لنا جزءًا من روحك التي تبهرنا بألوان دافئة وعمقية ، التي نجدها في اللوحات، ذات الألوان الداكنة ، وكذلك الشعر الذي يختبئ في حضن خطوطك الملونة ينتقل بك الي أناقتك، التي هي أناقة الإياء بوجود هذه الشخصيات الصغيرة ، التي نعرف منها فقط أسرار صنعها ، وتجلب لك كل مؤلفاتك إلى الحياة. هذه الحياة المصرية التي اكتشفتها الان لتعظم سعادتي. معرفتك فنان مائي قدير شكرا

## اولیفیه کاردان/ فنان فرنسی

### سيريالية الشرق من التاريخ إلى الأسطورة الشعبية

كانت الثورات الفكرية المباغتة وظهور نظريات سياسية وإجتماعية وإقتصادية هي أبرز سمات القرن العشرين والذي شهد بطبيعة الحال أغاطاً إبداعية جديدة غيرت مفاهيم كثيرة وزلزلة كيانات كانت راسخة لزمن طويل وقد شهد الثلث الأول من هذا القرن واحداً من أهم منعطفات الإبداع الإنساني وهو ميلاد المدرسة السريالية والتي ألقى بيانها الشاعر أندريه بريتون عام ١٩٢٤م، والذي أكد فيه هو ورفاقه أراجون وبول إيلوار وغيرهم على عدم وجود مرجعيـة لإبداعاتهـم في الواقـع وأن الحلـم هـو المنهـل والمعـين الـذي يجـب أن تسـتمد منـه عنـاصر الخلق والإبداع، وقد ظهرت أصداء لهم في مصر مع البيان الشهير لجماعة الفنونو الحرية عام ١٩٣٨م لجـورج حنين وأصحابه كامـل التلمساني وفـؤاد كامـل ورمسـيس يونـان تحـت عنـوان يحيـا الفن المنحط وأطلقوا على أنفسهم السرياليون المصريون.ولكن لم تكن تلك الجماعة إلا ظلا باهتاً لمجموعة باريس ولم تستوعب روح الموقف الإبداعي لفقدانهم لنكهة الشرق ووقوعهم في فخ التبعية حتى أنهم قالوا ( إنه من السخف المطالبة بملامح فن قومي ) لكنهم كانوا بالفعل إرهاصت تمرد على الواقع وإستكناء لما وراءه ومهدوا بالفعل لظهور جماعة الفن المعاصر عام ١٩٤٦م وبـزوغ إثنين من أهـم أعضائها هـما هـما حامـد نـدا وعبـد الهـادي الجـزار اللـذان غاصـا في واقعنا الشعبى وحاولا إستشفاف أبعاده والخروج منتج سريالي يحمنل بين جناباته مفردات الواقع سابحا في فضائية حلم اليقظة الشرقي. وقد ظهور بعدهما بعض الفنانين اللذين حاولوا الحفاظ على هذا الخط وإستيعاب البعد الشعبي الشرقي للسريالية. ومن هؤلاء الفنان الرحال أحمد الجنايني عضو جماعـة رؤى والـذي قـدم في معرضـه الآخـير مدينـة الغردقـة أكـثر مـن أربعـين عمـلاً تنتمى جميعها إلى المدرسة السريالية وقد فضل معرضه هذا الإبتعاد عن مائدة وزارة الثقافة.

## المنطقة الدافئة بين الواقع والحلم

عندما أكد السرياليون في بيانهم إختفاء مرجعية الواقع كمصدر للإبداع كانوا لا يزالون رهن تأثير الحرب العالمية الأولى رافضين المشهد الحياتي برمته؛ فإرة و في أحضان اللاشعور والهواجس التي وصلت إلى حد الهلاوس وتذيلهم أعضاء جماعة الفن والحرية بتبعية مخيفة، أما ندا والجزار فقد لاذا بالواقع ليستمدا منه مفرداتهما؛ لذا أسميت هذه الحالة في مقال سابق عن الفنانة رباب غير سريالية اليقظة وهي نفس المنطقة التي يتحرك فيها الفنان أحمد الجنايني بحكم وجود مرسمه في منية سمنود المليئة برائحة الحياة الشعبية. والفنان يستمد طاقته التعبيرية من مفردات البيئة المحيطة به ومن أهمها البيوت وإستخدامه لها كمفردة لتشكيل في إيقاعات متناغمة على مستوى التكوين واللون. يحمل الفنان أيضاً البيوت في مواضع كثيرة روحها السريالية فتراها أحياناً وجوها أدمية وأحياناً آخرى بقايا أجساد أدمية تسبح في فضاء الليل تلتحم مع التخيل في تواشيح حميمية تكتسى بثوب أبيض من ضياء القمر. وبيوت الجنايني تتجاوز صمتها الدائم بضجيج الكائنات الآخرى في أصوات غير ثابتة أو نمطية تتغير نغماتها بتغير حالات الحلم الواعي. وفي مجموعة أعمال الفنان (جدلية الفن والحياة) والتي يستخدم فيها تقنية إزدواجية الصورة يؤكد الرباط الوثيق بين الواقع والعلم وبين الفن ومصادر إستلهامه ففي هذه المجموعة يفجر الإطار الداخلي ويدفع ما بداخله والعلم وبين الفن ومصادر إستلهامه ففي هذه المجموعة يفجر الإطار الداخلي ويدفع ما بداخله



إلى الإطار الخارجي وهو أسلوب يحرك المتلقى من منطقة فمطية الرؤية إلى منطقة العقل الناقد والنغم البصري. وفي مقارنة سريعة بين الأعمال السابقة ومجموعة جدليي الفن والحياة نجد الجنايني مشبعاً بروح سريالية متغيرة الطاقة تروح وتجئ بين الواقع والحلم وتتوهج عند نقطة منتصف الوعي. لكن هذه الطاقة محكومة بتوجه تعبيري شديد الصلة بمعطيات البيئة والظرف الإجتماعي وهي السريالية التي يتفرد بها فنانو الشرق.

# التاريخ والأسطورة والرمز الشعبي

يستخدم أحمد الجنايني إضافة إلى تداعيات الحلم ومفردات الواقع عنصراً جديداً لم

يستخدمه السرياليون من قبل إلا فيما ندر وهو الموروث التاريخي مختلطاً بالأسطورة الشعبية، ويستخدم الفنان الأهرامات كعنصر أساس من عناصر آخر ثانوية في حوار بين التاريخ والحلم وبين الزمن واللحظة؛ ففي إحدى لوحاته هرمان باللون الأحمر عين الصورة بينما في يسارها إمرأة تضع قدمها اليسري داخل قالب رمز العبور في الحلم بينما قدمها اليمني على سطح الماء الذي يحتوي كل العناص. والعمل يستدعي فيه الفنان التاريخ ليتحول إلى دلالة تلتحم بالحاضر ويستخدم الحلم كمعبر للواقع. وفي عمل آخر يستخد هرماً واحداً في أسفل الصورة يخترقه أيضاً قالب ويتوجه الهلال كرمز شعبى قديم يحمل دلالة البداية في رغبة ذاتية من الفنان للتجاوز وإستجلاء ما وراء المشهد الذي يحوى الرمز الشعبي ملتحماً مع الدلالة التاريخية وكأنه حلم في الزمن السحيق والأسطورة الشعبية تعتبر ركناً مهماً في أعمال الجنايني. السريالية الشرقية والسريالية الغربية لم يحدث خلط في المفاهيم مثلها حدث في إستيعاب وفهم السريالية حتى عند بعض المثقفين رغم أنها الأشهر كمصطلح داخل أذن الفرد العادي والذي أصبح بسبب إستخدامها الردئ لا يستطيع التفريق بين السريالية والإمبريالية. ومن هذا العرض والتحليل لأعمال الفنان أحمد الجنايني المتوحد مع دفئ الأرض يتضح لنا فوارق مهمة بين سريالية الشرق وسريالية الغرب فالأولى تجنح إلى المنطقة الدافئة بين الحلم والواقع كما تميل إلى استلهام مفرداتها من المعطيات الإجتماعية والأساطير الشعبية وحلم اليقظة داخل إطار روحانية الشرق الأصيلة عكس الثانية الى تميل كلية إلى النوازع الداخلية للنفس البشرية والتي تصل أحياناً إلى حد الهذيان كما تستمد مفرداتها من حلم الكرى وكوابيسة وتهوماته وهي دامًا في عزلة عن الواقع الإجتماعي والمتغيرات الزمنية وهذا يدعونا دامًا إلى التمسك بتفردنا وموروثنا التاريخي العميق حتى لو ادعى الآخر السبق الفكري فسيرد عليه السريالي الأسبق أبو الهول للشرق دامًا خصوصيته الروحية ومذاقه الصوفي وإنسانيته الحميمة.

#### محمد كمال

# الخروج من الذات ورحلة التخلص من الأبيض قراءة في الفضاء اللوني للفنان أحمد الجنايني

وقبل أن نخرج إلى رحابات انطلاق الروح التي للون. علينا الدخول قبلا إلى عالم النداء الحي للجنايني ..حيث تصاعد اللون في مراحل نضجه قطرة قطرة ..ومضة ومضة ..ورغم الصمت الضمني مابين تماهي اللون في باقى الألوان والتألق الروحي في كل اللوحات لكن انجذاب الروح تجاه بؤرة اليقين أشبه بالصرخة المستقيمة بلا تردد أو تحفظات او أدنى نقاش مع أطر عتيقة أو أعراف ومفاهيم نمطية ..أنها لحظة المجازفة والقبض على اليقين..لحظة استقلال الألوان والتخلص من كفن الأبيض والخروج ألى الأرحب ..توضيحا متواضعا ..في عالم الجنايني نراه على عكس المعتاد من الفنانين وعلى عكس السهل ..فهو لا يحزج الألوان ليحكي رؤيتة بقدر مايسعي لفصلها عن بعضها ليحقق التحرر واستقلال كل لون على حده.. ..ذروة التألق وفي قراءة متواضعة لعالم الجنايني نراه يترجم عالمه الضاج بالرؤى ليحكي تجربته التي اختارته هو بعينه وانتقته مجذوبا ليضع فلسفته أمام متلقى مميز يجيد قراءة لغة الماوراء بتكويناته وتركيباته الفريدة ..هي لغة التجرد والدهشة والتصوف ..وبينا تبلغ ذروة الأبداع مداها في تجسيده للحالة الذهنية للشخوص في صمت محتشد اللون ..لكنه يجسد ايضا تلك الحالة الوجدانية لهذا الاحتشاد والصراع اللوني .. أظنه الجنون \*لذا في المرحلة الأولى من هذا النمو الروحي الجنيني نرى مزيج من تكوينات اللون المتداخل. (.الأسود والأزرق والأصفر والأبيض .) وقد تآلف هذا التكوين مع النص الشعري في حالة من المواءمة ما بين الروح والجسد ..الخيال والواقع ..مكونا من التشكيل تجسيدا غير مكتمل ..أشبه بالجنين لفكرة التحرر .. هي نشأة فكرة الخروج من الذات وشغف الدخول إلى عوالم أكثر يقينا ونورا .. \*ثم يقودنا عالم الجنايني إلى بعد آخر أكثر عمقا وإمانا بالانطلاق نحو التوحد بالأفق الأرحب وفي هذه المسيرة التي يسودها اللون الأصفر أكثر تتفاعل الألوان بوضوح فيما بينها .. في محاولة أقوى ليستقل كل لون عن الآخر .. أيضا نرى الشخوص على حافة مقاعد التأهب. أو يصطفون بأكفان قيد الأنجذاب للخلاص .. شخوص طويلة القامة في تطلع إلى الأسمى والأعلى ..فيراقب المتلقى هنا الحالة الذهنية للتكوين وكأنه يتنظر إجابات "مالذي سوف يحدث فيها بعد ...؟ لكن يفاجئنا الجنايني أحيانا وفي لحظ تأني بحضور اللون الأحمر... كأنه اللون أو القرار أو التشبث الذي يهدئ من روع الاندفاع تجاه اليقين والخلاص ..فيعود ويربطنا بعالم المادة والنمط نوعا ما .. كأنه يقول مازلت لم انطلق تماما بعد . ومازالت فكرة التحرر من الذات تنضج لكنها غير مكتملة الأوجه .. لذا مازلت في ارتباط بالمادة .ومازال الأبيض مقيدا ..عالقا بالجسد .... ومازالت الالوان لم تتحرر ولم تنفصل عن بعضها بعد ..فمازال القلق سيد المرحلة وسيد القرار الذي يحول دون الخروج التام .. \*وتنضج مسيرة اللون.. وتكتمل خبرة الرؤى ..ولا مناص هنا من تلبيه صوت النداء الآمر والآسر معا . ليحل طواعيه أزرار الجسد المادي والمنطق كله . ليخرج بنا في هذه المرحلة بوعى تام وبلا توقف ..دونما الالتفاف لاية معادلات أو قيود تشدنا للموت مرة أخرى.فينتقل بنا من كهوف القلق ..من لفائف الأبيض ..من الصمت الأبيض .. كفن الطاقة النورانية .. ليقوم من الموات صارخًا.. منطلقًا كناسك مجذوب تجاه شغف الماوراء.. ماشيًا على الماء.. موغلًا مع أعماق عالم النقاء.. يتنفس موجاته دونها امتزاج ويصبح بحرًا.. أو يصبح مدى.. سرًا معلنًا ..نبيا ..طفلا ..ثائرا.. متفتحا ومستقلا.. هي لحظة انفصال الألوان.. لحظة الوثوق بالضوء والمعرفة والإيان بالإدراك.. هي لحظة الخروج من الذات والاتحاد بالذات الأعلى.. هي ذروة التجرد ..حين وصف الجنايني صديقه فريدرتش هيرةان ب "مسيح اللون" في روايته (عاريات مولدياني) لم يكن هذا التوصيف عابرًا أو محض صدفة.. لكنه جاء كسهم نوراني ليصنع في روحه ثقبًا ذكيًا لتنطلق منه الروح خارج كل حدود المادة ويحقق المعجزة .. التجرد من القيد إلى الخلود الأبقى هكذا وقد تخلص من قيد الأبيض الصعب إلى عالم القيامة المستحيلة.. لذا جاء اللون الأبيض ملي بالوحشة والاغتراب مثقلًا بمسحة من الشجن .. لايمنح المتلقي طمأنينة لكن يدفعه ليجيب بنفسه على تساؤلته ويتابع .." حتمًا إنه شغف الخروج من النص.. من الذات .. لتظل تجربة الجنايني هي تجربة خاصة واختبار شخصي تعبر عن حالة صوفية وإجابة فلسفية جذبته مشدودًا لندائها .. دونها عائق .. متعة معانقة فلسفة اللون بلوحات الجنايني لايضاهيها غير الانغماس شغفًا في حالة التوهج المضنى للتجرد وصولًا للتورد الروحي..

بقلم: ماجدة سيدهم الأهرام الكندية



# الفنان المصري أحمد الجنايني شاعرية الألوان ومحوريتها

يُفسح الفنان «أحمد الجنايني» (Ahmed Elganainy) المجال للعب بالضوء واللون، ليستخرج منهما الأحلام التي تعطى الاولية للذاكرة الذاتية، وبعاطفة قوية مُجدها بتفاصيل الدمج او الطمس او الايحاء، وبشكل بصري مدوى يستند في بعض منه على خطوط اللون والكثافة الحركية لتضاد الالوان وتنافرها، ان بالتوهج او الخفوت. وما بين التشبّع والتلاشي يبرز الواقع كحلم تعبيري مشحون بجمالية تؤثر على التحليل البصري الذي تسوده فراغات تتقطع هارمونيا، وفق نغمة كل لون وذبذباته. ان من حيث المعايير او من حيث الصعود مع خطوط عمودية للفرشاة المغمسة بالتجريد والتعبير، وفق نغمات ايحاءات الذاكرة ومستوياتها في ترجمة الحركة بين الالوان وتلاشيها، وبين الطول والعرض والاحجام الكبيرة والصغيرة ومتناقضاتها مع الضوء، بتأثيرات مفاهيم التضاد البصري ايضاً. لتتشكل الاحلام بنغمية بصرية ووترية شاعرية في بعض منها تاركا بعض الخطوط الدقيقة كالشعيرات الضوئية تتجاوز الأزمنة حيث المكان في الحلم هو اللون وانسجامه مع تفاصيل الذاكرة والامتاد التجاذبي للشكل ضمن حركة فرشاة تتناقض وتتوحد مع الشاعرية التجريدية التعبيرية المعاكسة لطمس الواقع واستخراجه من مادة فنية تشكيلية هي اللون وقدرته على تشكيل الحلم العالق في الذاكرة. فهل يحرص الفنان «احمد الجنايني» على تفسير الرؤيا بتجاوزات حدود الالوان؟ تترتبط ديناميكيات الالوان في اعمال الفنان «احمد الجنايني» بقدرة اللون على التمدد والتضاد والتداخل والتنافر بين الحسى والمادي، والانسجام مع الضوء بمفارقات يوظفها لتحليل شاعرية الالوان ومحوريتها البيولوجية المحاكية بصريا لخيالات الإنسان والتفاعل الحسي مع ما تنتجه الريشة، بعفوية مع الحفاظ على المقاييس والمعايير، والانصياع للاحجام والاشكال المتخذة من الطول والشكل المستطيلي توازنات هي بروتوكول «احمد الجنايني» ومقاييسه الخاصة في اسلوبه المتجاوز للرؤى التأويلية التي تفرض تفاصيل ذاكرته على اللون. ليترجمها كما يشاء، والها ضمن المساحة التي يحددها له كرديف للمعاني الفنية الحسية والمادية، كالسكون والضجيج والصمت والنغمة، والامتلاء والفراغ والتداخل والتنافر، ليهتدي المتأمل للوحاته الى حلمه الخاص المتكون من تفاعلات كل هذا في لوحة تعتمد على موسيقي اللون وابعاده، وخلاياه المترعة بالقدرة على التمازج مع ما توحيه النفس الإنسانية المرتبطة بالطفولة وذاكرتها. فهل تستقيم خطوط اللون العامودية والافقية في اعمال الفنان «احمد الجنايني» أم هي مستطيلات لصندوق الذاكرة الذي يفتحه على عدة مفاهيم منها التناقضات واشكال الحلم الأخرى.تناغم بصرى لوني لا يتعارض مع ايحاءات التناسق الهندسي بين مفاهيم الاشكال، وإن بطمسه كليا بالالوان، ليبدو تجريديا تعبيريا لواقع هو منه دون ان يغفل عن امرأة او سمكة بسريالية يبسطها بعفوية هي حقل احلامه او ذاكرته التي جعلته يتمسك بذاتيته، ضمن موضوعية ريشته التشكيلية، وكأنه

هو وريشته في ثنائيات التعارض والتوافق بين القسوة والرقة، والنظام والفوضى في آفاق مساحة اللوحة الرحبة التي تتسع لمقامات الالوان حيث يهيم البصر مع الاصوات اللونية الطويلة والقصيرة، والعازفة على نشوة الحس الشاعرية، بتداخل تذوفي بين الرسم والنقد والانصياع لاكاديمية التشكيل وسلالمه المختلفة في استخراج التضاد (الكونتراست) من كل شيء حتى الطول والعرض في الخطوط اللونية وشعيراتها الدقيقة التي يتركها كبصمته الخاصة في لوحات جناينية، لا تخلو من الوان مشبعة بالضوء تتضافر معها الاشجان والفرح المتقاطع مع الشحوب اللوني احيانا في جزئيات الحزن المخفي والتأمل والشرود والامنيات للعودة الى طفولة استقرت في لوحاته التي تجسد الكون والطبيعة والإنسان بكل مزاجيته التعبيرية والتجريدية، وحتى السريالية في جزء من بعض رؤاه معرض الفنان المصري «احمد الجنايني» بالاشتراك مع الفنان التشكيلي السوري «صالح الهجر» والفنان التشكيلي اللباني «عبد الناص ياسين» في بيت الفن ميناء طرابلس.

الناقدة اللبنانية ضحى عبد الرؤوف المل

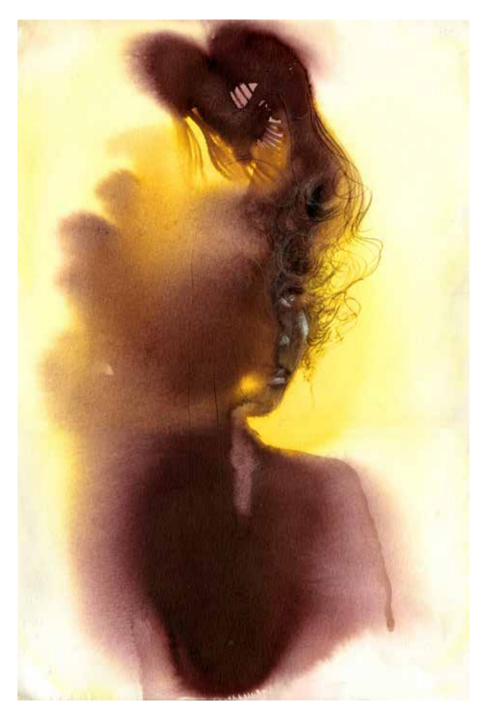


#### الجنايني..الرسم بالشعر واللون والدخان

قصائد بالألوان المائية..هـذا هـو العنوان الجدير بمعرض الفنان أحمد الجناينى بقاعةوهبة بالزمالك، وإذا كان الشعر يعنى الرؤية المخاتلة والكلمة المباغتة والروح الجامعة بين الحقيقة وأطياف الحلم، مصاغة بكلمات حمالة أوجه ترشح بإيحاءات مختلفة، كما يعنى أحاسيس اللحظة المركبة من مشاعر ومقاصد متناقضة وصولا الى نقطة إشعاع روحى أو كونى تستشعرها بالبصيرة قبل العقل، فإن الجناينى يرسم بالألوان المائيةعلى فضاءات الورق الأبيض ما يعكس الكثير من هـذه الصفات، مستفيدا من خاصية هـذه الخامة في اندياح اللون الممزوج بالماء وبألوان أخرى فتأتي النتيجة تشكيلات شفيفة تنبع من منطقة اللاشعور، أقرب إلى قوس قـزح أو إلى موجات دخانية ملونة، تتداخل وتتماهى وتراوغ العين فتستعصى على التشخيص كعنصر وصفى لمظاهر الطبيعة، مثل أن تكون شخصا محددا بملامح تشريحية أو حركة جسدية مباشرة، فنادرا ما يدخل الخط المباشر في لوحاته، إنها تتخلق الأشكال عن طريق النشع من بعضها البعض بحس هلامي كحركة السحب في مهب الريح، لتصنع في النهاية «حالة» وليس جسما أو شكلا يحيلك إلى نظير لـه في الواقع.

ولأن من المعتاد أن يسائل المشاهد اللوحة عما يقصده الفنان من ورائها ، فإنه امام لوحات الحنايني لن يخرج بالكثير ، لأنه لا يرسم «ليخبر» المشاهد بشيء ، بل ليعيش معه حالة معينة ، فلابد له اولا ان يحس بها أو تدخل قلبه ووجدانه ، وعندئذ سوف تكشف له عن مكنونها رويدا رويدا بغير كلمات شارحة ، بل إن الفنان قد يعمد إلى تضليل المشاهد بكتابة شطرات او أبيات شعرية أوتأملات وجودية ، يتشبث بها المشاهد عله يجد فيها مفتاح الرؤية المكنونة باللوحة ، لكن صاحبها الرسام لم يقصد بها تفسير المعنى ، أو أن يقصد ترجمة بالرسم للكلمات المكتوبة ، بل كتبها باسلوب فني واتجاهات مائلة وفي أماكن غير متوقعة وسط الرسم او على حوافه الخارجية ، قاصدا في الحقيقة أن يستعين بهذه النصوص الشعرية كنعصر جمالي يحدث تغيرا في الإيقاع النغمى للتكوين ، ويضيف إليه حركة وثراء بصريا يقابل الحركة النغمية في الموسيقي أو يضبط الإيقاع في اللوحة. وهذا لا ينفي إدخال مضمونه الأقرب إلى الصوفية في النسيج التشكيلي للوحة .ولمزيد من التنوع الإيقاعي، لجأ الفنان إلى إضافة شُرَط دقيقة متوازية باللون الأبيض على بعض حواف الأشكال ، تبدو أقرب إلى التوشية أو التطريز الرقيق ، قد نراه متناقضا مع سيولة وتشعع الألوان المائية ، لكنه ينجح في خلق ملمس للسطح قد يزيده ثراء ولأن الجنايني فنان رومانسي حتى النخاع، فلابد أن تكون المرأة والعاشق والبلبل والشجرة والقمر قاسما مشتركا بين عدد من لوحاته ، غير أنها عناصر لا تفصح عن نفسها أمامنا بالمجان ، بل يجعلها أقرب إلى الأطيـاف الغامضـة ورجمـا إلى الأشـباح القاتمـة بغـير تفاصيـل او ملامح ، فتبدو ملتبسـة ومتداخلـه في أثير دخاني أو لجج مائية أو مزيج قزحي من الألوان ، أو يجعلها تشف كالأطياف النورانية من بين الظلمات.لقد خلع الجنايني أمام باب المعرض قبل أن يدخله ؛ رداءه السرياليي القديم ، لكنه اصطحب معه رداءه الداخلي الأصيل وهو من قطعتين: واحدة من الحلم، والثانية من الفنتازيا ، وأحاطهما بأوشحة من الضباب والدخان الملون وتموجات الريح وهي تداعب الشعور المنسابة لفاتناته المتدثرات بالسحر والغموض.

## عز الدين نجيب



#### الجنايني عاشق اللاموجود

كان يومًا حافلًا بالموت والأغنيات.. الساعة تخلع عن عقاربها قميص نومها.. وتهمس لى: الثامن من تشرين.. كان يوم خلاص من رحم أمي، وكان أبي يصلي من أجلي. وحين صرنا أنا وأمي إثنين، بكيت لأول مرة، عاتبتها كثيرًا: "لماذا قذفت بي يا أمي نحو هذا العالم الضيق!؟" هل إتسع العالم بالفن لدى أحمد الجنايني.. هل كان الفن ناقلة إلى العالم الموزون؛ فأضحى خلاصه وملاذه الآمن؟.. أعتقد ذلك، فالفن لدى الجنايني معيشة ومعايشة، جزء من واقعه، الذي يهرب منه حتى داخل الفن نفسه، أو يبتليه بالتهم التي لا يجد لها مقابل في النفس الراضية. حتى أصبحت "جدليّة الحياة والفن" قضيته الرئيس، وإن كانت في بعض الأحيان لا تسعفه للتمرد والفكاك، فكانت الرواية والقصيدة، والنقد الفنّي. إن أحمد الجنايني مُندهش ويأتي بالدهشة في عالمه الفني، الذي يطلسمه برموز، لا تعرف منها غير ما يريدك أن تراه، رجل، إمرأة، وجه، زهرة، مركب، شجرة.. حين يشبك حلمه مع واقع مجتمعه، فهو يرى الفنان الحقيقي، يجب أن يقدم رؤيته البصريّة بعد إختمار وتراكم ثقافي طويل. كانت حصة الرسم هي ملاذه الأول والأخير؛ كي يتنفس بلا خوف ويتناسى أشياء كثيرة لها علاقة بالخوف من أن يصبح يوماً مثل هذا الرجل -مدرس التربية الفنية- الذي يحمل شاكوشه ومسماره وورقاً في لون عتمة المساء!.. حيث بدأت قصته من خلال نافذة زجاجية بالطابق الثالث تطل على فناء مدرسة "منية سمنود الإعدادية المشتركة" محمد الجسم النحيل خارج النافذة ممسكاً بيد عصب النافذة، واليد الأخرى تتوسل بالفرشاة أن تمنح المساحة اللون الذي تريد. صوت يكاد يتشكل في الفراغ، عصاً تحاول أن تعيد للطفل صوابه، كي يعيد جسمه الممتد خارج النافذة: "أرجع يا جنايني.. أرجع يا واد!".. الحيرة تملؤه، هذا الطفل الذي يعرف تماماً أن الرجل يجب أن يعلمه كيف يجيد ما يرسم، كيف منحه مساحة أجمل من الوقت؛ كي يبعثر ألوانه التي يتنفسها!.. حتى جاءت اللحظة الفارقة أمام الشاشة الصغيرة، حين كان "الولد" يرقب فيلم عن "مودلياني"، والأرض ترقص تحت قرفصائه، وموسيقا ناعسة تتشكل بداخله وصورة الرجل الذي يحمل الشاكوش والمسمار تتلاشي شيئاً فشيئاً؛ لحظتها صرخ في صمت غريب "مودلياني"..عندها فقط فهم الولد الصغير الفارق الكبير بين صورة الفنان الذي تمنى، وصورة الرجل الذي خاف أن يكونه إذا ما إلتحق بكلية الفنون الجميلة! وقال: "لن أغامر أبداً ولن ألتحق بكلية الفنون، لكنني سأبحث في شوارع أوروبا عن "مودليانى"؛ هذا الحلم الذي بداخلي الآن. فالفن بالنسبة للجنايني حالة خلق إنساني أرقى تحمل كينونة توحُّده، وموضوعات أعماله هي كلِّ ما متلكه، كانت وستبقى جسراً يعبر عليه للوصول إلى خصوصيّته التشكيليّة والإبداعيّة. وهو يرى اللوحة "وسيلة" لخلق إنسان أجمل، وأنها هي وجهه الذي يُطلُّ به على هذا العالم، وحسبه أنَّ من يشاهد لوحته يعرف أنَّها لوحة مصريَّة، وهي له حتّى من دون توقيع.. والجنايني لايرتبط في إبداعه بالأسلوب الصرف أوالمنهجية والخط الثابت موضوعاً أو تقنية، معتبراً أن عكس ذلك يدخله إلى حيز محدّد يُغلقه على ذاته ويغبن مشاعره وحريّته في الإبداع، ما يؤطر طاقته الإبداعيّة. مؤكداً أن تجربته الفنية لاتقف عند حـدود مدرسـة فنيـة بعينهـا، طالمـا أمكنتـه الطاقـة الداخليـة مـن الجمـع بـين مـدارس عـدة، مسـتثمراً الأبواب المفتوحة بين المذاهب الإبداعية المختلفة، فيما يراه من وحدة الإبداع، على الرغم من



كونه ضد تعريف إبداع من خلال إبداع أخر.

أمّا القصيدة فهي لوحة يكتُبها ليكتشف منها وعبرها إنسانيته المغشي عليها من الحزن والألم والفرحة والسعادة. وهذا الكمّ الهائل من القوة والضعف الذي يسكننا عبر محطات متعددة، وحاول تلمُّس ذاته وذات الآخر ليدشّن جسر نعبر عليه سويًا معتمدين اللون والمساحة والشكل وأبضًا المفردة الشعرية.

كما كان للجنايني في الخط العربي إستفادة خاصة من خلال الشعر، شعره هو.. قائلاً: "إن للحرف العربي في لوحاتي حضوراً بصريًا حتميًا، يسبب إنتزاعه خللاً جوهريًا في البناء التشكيلي لأعمالي الفنيّة".. وإن كنت أرى أن إستعمال الجنايني للخط العربي شعراً في أعماله، ليس

من قبيل إستكمال البناء المعماري، وإنها هو عوز لتأكيد الحالة الشعورية، وخروج الطاقة الداخلية، التي لا تستوعبها الأشكال والألوان.. وتوضيحاً لذلك من قوله: إنّني أُمارس الفنّ التشكيلي وكأنّني أحلم، لأنّ الحلم ينتج دائماً كردّ فعل لصراعات داخليّة تولدت من المجتمع، فالحلم والواقع وجهان لعملة واحدة، وليس هناك فصل حقيقي بينهما!. ولذلك نجده يهتم بدغدغة وجدان المتلقي، دون الإهتمام بموضوع اللوحة لذاتها؛ حيث أنه يعتبر أن العمل الفني لا يكتمل في صورته النهائية إلا بعد الوصول للمتلقي، من خلال الإرتباط الفاعل بين العمل وثقافة المتلقي وإدراكه. والجنايني لا يتعامل مع الخامة تبعاً للوفرة أوالندرة أو حدود الحيز المتاح للإنتاج، وإنها تبعاً لل أن فلسفته في إستخدام الخامة يعتمد كليّاً على شكل وطبيعة الشحنة التعبييّة التي قرّر أن يتعامل معها، ويقف مواجهاً لها في مغامرته للبحث والتنقيب عن تفاصيلها.. وأنه يخوض فعلاً مغامرة للبحث عن الذات ضمن لغة بصريّة خاصّة؛ لغة محمّلة بأسرارها وليس من السهل الدخول إليها دون فهم ووعي بماهيتها.

## مجدى عثمان



## أحمد محمد الجنايني

عضو نقابة المهندسين، عضو نقابة التشكيليين، رئيس مجلس إدارة أتيليه القاهرة، عضو لجنة الفنون التشكيلية بالمجلس الأعلى للثقافة سابقًا، عضو لجنة المعارض الدولية بالمجلس الأعلى للثقافة سابقًا، عضو أتيليه الإسكندرية، عضو مؤسس لأتيليه المنصورة، رئيس تحرير مجلة الخيال ورئيس تحرير سلسلة آفاق الفن التشكيلي سابقًا، عضو مؤسس (جماعة رؤي)، عضو اتحاد الكتاب، الممثل العام لسمبوزيوم



إهدن الدولي لبنان، مقرر السمبوزيوم بجمهورية مصر العربية لترشيح الفنانين، أسس مركز إيزيس للإبداع والثقافة وسلسلة كتب المرسم، المسئول عن المهرجان الدولي للإبداع بلبنان بالاشتراك مع بيت الفن، المشرف العام على الفنون التشكيلية بمحافظة الدقهلية سابقًا، له العديد من الدراسات التشكيلية النقدية، صدر له ديوان (عشرون رمعًا من أرق) و(قليلًا من عصير الروح) ديوان من الشعر التشكيلي، (رواية ذاتية عاريات مودلياني سيرة لذاكرة اللون). (مسرحة التشكيل عند سيد سعد الدين) كتاب نقدي عن الهيئة العامة للكتاب. تحت الطبع (خربشات على جدار القلب) - (ديوان من الشعر التشكيلي) - رواية ذاتية الجزء الثاني (عاريات مودلياني مملكة سليمان). أعد وأخرج العديد من الإصدارات لإبداعية الصادرة عن وزارة الثقافة - المسئول الفني عن سلسلة إصدارات خاصة وسلسلة كتابات الصادرة عن الهيئة العامة لقصور الثقافة سابقًا، ساهم في إصدارات كتاب قطر الندى وإصدارات الهيئة العامة للكتاب.

## المعارض الخاصة:

رشحه الفنان الألماني فريدرش هارتمان للمعرض الأول بنوردهورن بألمانيا ١٩٨٠رحلات فنية هامبورج، هانوفر، برلين، بنتهايم ١٩٨٠، ١٩٨١، المعرض الثاني ببرلين بقاعة منتاجه أندزاتزه ١٩٨١، المعرض الثاني ببرلين ١٩٨٥، معرض وارسو، لودج جيدانيسك ببولندا ١٩٨٥، معرض خاص ببغيداد ١٩٨٦، معرض خاص بأتيليه خاص ببغيداد ١٩٩١، ١٩٩٥، ١٩٩٥، ١٩٩٥، معرض خاص بهيلتون بلازا الغردقة ١٩٩٨، معرض خاص القاهرة ١٩٩١، ١٩٩٥، ١٩٩٥، ١٩٩٥، معرض خاص بأتيليه الإسكندرية ٢٠٠٠، معرض خاص بقاعة جميلة بالمعادي ٢٠٠٠، معرض خاص بقيصر ثقافه المنصورة، المحلة ١٩٩٠- ١٩٩٩، بعرض خاص بقيم ثقافة المنصورة، المحلة ١٩٩٠- ١٩٩٩، معرض خاص بقيم ثقافة المنصورة، المحلة ١٩٩٠، ١٩٩٠ معرض خاص بقيم تعرض خاص أتيليه القاهرة ٢٠٠٠، معرض خاص بقاعة جوجان الزماليك ( ٢٠٠٨)، معرض ثنائي مع الفنان اللبناني جورج معرض خاص بقاعة جوبان الزماليك ( ٢٠٠٨)، معرض خاص بقاعة جرانت ٢٠١١،

معـرض خـاص بالأقـصر (۲۰۱۱)، معـرض بفيتنـام ۲۰۱۵، معـرض البحريـن ۲۰۱۷، معـرض دار الأوبـرا قاعـة صلاح طاهـر ۲۰۱۸، معـرض أتيليـه القاهـرة ۲۰۱۹، معـرض قاعـة وهبـة بالزمالـك ٢٠٢٢، معـرض أتيليـه القاهـرة ۲۰۲۲، معـرض مؤسسـة رشـيد بالإسـكندرية ۲۰۲۳.

#### معارض جماعية:

معارض محبى الفنون الجميلة من ١٩٧٦:١٩٨٢، بينالي بورسعيد ١٩٩٢-١٩٩٤-١٩٩٦-١٩٩٨-٢٠٠٠-٢٠٠٠، المعرض القومي دوراته المختلفة، معارض القطع الصغيرة للمركز القومي بدوراته المختلفة، معارض الإدارة العامة للفنون التشكيلية من١٩٩١: ١٩٩٣، المعرض القطري الأول بغداد ١٩٨٧، صالون الدقهلية الأول والثاني والثالث والرابع والخامس والسادس والسابع، معرض الهيئة العامة للفنون والآداب بالإسكندرية١٩٩٠، معرض ثنائي جوال مع الفنان محمد العلاوي بالمحلة بني سويف الفيوم، معرض ٢٠في ٥ بقاعة إيزيس مع مجموعة من رموز الحركة التشكيلية بخمس محافظات٢٠٠٢، معرض فناني شرق الدلتا ٢٠٠١، المعرض السنوي لجماعه أتبليه الإسكندرية ٢٠٠١-٢٠٠١، صالون أتبليه القاهرة دوراته المختلفة، صالون فناني الدقهلية من ٢٠٠١ حتى ٢٠٠٨، سمبوزيوم عالية الدولي بلبنان ٢٠٠٢، معرض وهج الشرق القاعة المستديرة بنقابه التشكيليين مع ١٤فنان ٢٠٠٢، سمبوزيوم اهدن الدولي لبنان ٢٠٠٢ حتى ٢٠٠٩، مهرجان جبيل للتراث لبنان ٢٠٠٢-٢٠٠٣، مهرجان جزين الاول والثاني لبنان ٢٠٠٢-٢٠٠٢، ضيف شرف لسمبوزيوم جونيه للفنانين اللبنانيين ٢٠٠٢-٢٠٠٣، سمبوزيوم صيدا التشكيلي الاول لبنان ٢٠٠٣، معرض جماعي المركز الثقافي الألماني جوتا بيروت ٢٠٠٢، مهرجان سير الـدولي بلبنـان ٢٠٠٣-٢٠٠٤، ملتقـي الشـجرة التشـكيلي الاول للرسـم والنحـت اللاذقيـة سوريا ٢٠٠٢، منحة تفرغ المجلس الأعلى للثقافة من ٢٠٠٠ حتى ٢٠٠٤، مهرجان الدولي للإبداع بيت الفن طرابلس لبنان ٢٠٠٥، معرض الربيع بقاعة ساقية الصاوى ٢٠٠٩، معرض فناني الأكوريل بقاعة جوجوان الزمالك ٢٠٠٩، معرض جماعي قاعة الدبلوماسيين ٢٠١٢، معرض جماعي ( موديل ) بالإسكندرية ٢٠١٢، معرض فنلندا ٢٠١٩.

#### الجوائز:

جائزه أولى تصوير للمعرض القطري الأول بغداد ١٩٨٧، جائزة ثالثة تصوير بينالي بورسعيد ١٩٩٤، جائزة أولى تصوير فناني شرق الدلتا ٢٠٠١، جائزة أولى تصوير فناني شرق الدلتا ٢٠٠١، جائزة أولى تصوير الهيئة العامة للفنون والآداب١٩٩٠، درع التفوق لسمبوزيوم أهدن الدولي لبنان ٢٠٠٢-٢٠٠٣، درع التفوق سمبوزيوم عالية لبنان ٢٠٠٢، شهادات تقدير لمهرجان جبيل وسيدا - جزين - سير - جونا - جوتا - اهدن من ٢٠٠٢ حتى ٢٠٠٧، درع تفوق و شهادة تقدير ملتقى الشجرة التشكيلي تقدير بيت الفن طرابلس لبنان ٢٠٠٥، درع تفوق وشهادة تقدير ملتقى الشجرة التشكيلي الأول اللاذقية سوريا ٢٠٠٣، جائزة أولى الهيئة العامة لقصور الثقافة إخراج مجلة أوراق ثقافية. ٢٠٠٣ - ٢٠٠٤ ودرع التفوق من الاتحاد العام للإذاعة والتليفزيون ووزارة الثقافة ووزارة الشافة

## كتب نقدية ودراسات نقدية حول الأعمال:

كتاب وهج الشرق للناقد محمد كمال (سريالية الشرق من التاريخ إلى الأسطورة الشعبية). كتاب تجاذبات الصورة للناقد الدكتور خالد البغدادي (سفر التتوبج .. ستون عامًا من الألق)، كتاب نقدى للناقدة اللبنانية ضحى عبد الرؤوف (الجنابني شاعرية الألوان ومحوريتها)، دراسة نقدية للدكتورة روايدة الرافعي - لبنان (جدلية الحياة والفن)، دراسة نقدية للدكتور رضا عبد السلام (الجنابني طائر اللون وصوفية الحلم الإنساني)، دراسة نقدية عبد الرازق عكاشة /باريس (أحمد الجنايني فنان السريالية الشاعرية)، دراسة نقدية للدكتور عادل عبد الرحمين (رحلية فين ذاكرة للون والوجدان)، دراسة نقدية سيد عوض (جدلية الفين والحياة والموت). دراسة نقدية لأوليفيه كاردان/ باريس (الفنان ذو القبعات الجميلة). دراسة نقدية للدكتور محسن عطية (التجريد الغنائي). دراسة نقدية للدكتور عصام البرام - العراق (تعدد الأصوات والرؤى)، دراسة نقدية للناقد عز الدين نجيب (الجنايني بالرسم بالشعر واللون والدخان). دراسة نقدية جان/ طرابلس لبنان (الجنايني متى يوقع لوحته)، دراسة نقدية بهاء أنور جابر (واقع أم لا واقع )، دراسة نقدية جان زعتيني - لبنان ( هيروغليفا لونية)، دراسة نقدية ماجدة سيدهم (الخروج من الذات ورحلة التخلص من الأبيض). دراسة نقدية فاطمة ناعوت (فلتقص الشريط تلك السيدة، معرض الجنايني بالأقصر عرج الشعر بالتشكيل)، دراسة نقدية للناقد عباس منصور ( الجسد بوصف حاسة معرفية)، دراسة نقدية للدكتور رمزي مصطفى (فن السرد البصري عند أحمد الجنايني)، دراسة نقدية جمال العباس- سوريا (عوالم الجنايني المتغيرة)، دراسة نقدية عدنان بغدادي (ترجمات لونية)، دراسة نقدية صلاح بيصار (إنسانيات أحاسيس ومشاعر في لوحات)، دراسة نقدية للناقد مجدى عثمان

(الجنايني عاشق اللاموجود). تناولت أعماله كثير من الصحف المصرية والعربية والأوربية على سبيل المثال حرمون اللبنانية، السرق اللبنانية، البيرق اللبنانية، اللواء اللبنانية، الحياة اللبنانية، مجلة الأنوار اللبنانية، الإنشاء اللبنانية، السفير اللبنانية، الأديب اللبنانية، لواء صيده اللبنانية، مجلة الفنون الجميلة السورية، جريدة القاهرة المصرية، جريدة الأيام غزه، جريدة الشعب المصرية، الأهرام المسائي المصرية، جريدة اليوم السعودية، جريدة الرياض السعودية، جريدة الوسط البحرينية، جريدة الأخبار المصرية، الأسبوع المصرية، الجمهورية المصرية، النبأ المصرية، صوت العرب المصري، البعث السورية، تشرين السورية، روزاليوسف المصرية، برلينر مورجن بوست الألمانية، ناخ ريشتن الألمانية، لوكلز الألمانية، وغيرها تناولت أعماله رسائل علمية في كل من الجامعة اللبنانية شمال لبنان وجامعة جنوب الوادي في مصر وغيرها من الجامعات.

#### المقتنبات:

متحف الفن الحديث، متحف جامعة حلوان، المجلس الأعلى للثقافة، وزارة الثقافة اللبنانية، ألمانيا، فيبتنام، السويد، فنلندا، النمسا، هولندا، بولندا، تونس، انجلتر، فرنسا بيروت، سوريا، العراق.



